**Церковные Соборы**

Во время [формирования христианства](http://www.grandars.ru/college/filosofiya/vozniknovenie-hristianstva.html) как государственной [религии](http://www.grandars.ru/college/filosofiya/religiya.html) шла острая борьба по проблемам истинного толкования догматов. Для выработки единого мнения по важнейшим вопросам по инициативе императора Константина был созван **1 церковный собор,** который должен был заложить основы единой христианской церкви. Оформление христианских догматов проходило благодаря активной деятельности отцов церкви. К их числу относятся те христианские учителя и писатели, которых церковь признала наиболее авторитетными толкователями христианства. Изучением их учения занимается **патристика** (учение самих отцов церкви и учение об отцах церкви). Выдающимися богословами, называемыми **«вселенскими учителями»** были: **Афанасий Александрийский, Григорий Нисский, Иоанн Златоуст, Августин Блаженный** и др. Творения отцов церкви являются составной частью **Священного Предания**, которое вместе со **Священным Писанием** (Библией) составило христианское вероучение.

1 Собор прошел в г. **Никея** в 325 г. Основной вопрос был посвящен учению александрийского священника **Ария** (ум. в 336 г.). Он и его последователи **(арианё)** признавали Бога-Отца как совершенное замкнутое единство, сущность которого не может быть передана кому-нибудь другому. Поэтому Бог-Сын является лишь высшим творением Бога, чужеродным и неподобным Богу. Это учение подверглось резкой критике, и было внесено уточнение в крещальный Символ веры о **единосущности Бога-Сына Богу-Отцу**, что означало равенство Отца и Сына по существу. Постановления собора были приняты не только от имени святых отцов, но и от лица императора Константина, что закрепило особую роль императора во взаимоотношениях с церковью.

На соборе помимо догматических решений были приняты постановления канонического характера (о порядке выбора и утверждения епископов провинций, о распределении власти между разными епископатами и др.).

Однако победа над арианами была не окончательной. В последние годы правления Константина ариане одержали победу над сторонниками никейского Символа веры, которые в течение нескольких десятилетий подвергались гонениям. Поскольку в эти десятилетия происходила христианизация германских народов, они принимали христианство в форме арианства.

**Вселенский собор** проходил в 381 г. в **Константинополе.** Здесь был подтвержден и расширен никейский Символ веры, который теперь получил название **никео-цареградский.** В нем была дана краткая формулировка основных положений **тринитарного учения:** признавалось истинным единство природы Бога и единовременно его троичности в лицах (**ипостасях**): Бог есть Отец, Сын и Дух Святой. Лица Троицы не являются соподчиненными, они совершенно равны между собой, единосущны. На соборе были приняты также канонические решения (правила принятия в лоно церкви кающихся еретиков; выделялись пять восточных округов с особыми церковными судебными инстанциями; определено место константинопольской кафедры в иерархии христианских епископов, она была названа второй после римской, так как Константинополь был назван Новым Римом).

**Вселенский собор** проходил в **Эфесе** в 431 г. В центре внимания было учение константинопольского патриарха **Нестория,** отвергавшего божественную и признававшего только человеческую природу Иисуса Христа. По мнению Нестория, Иисус Христос был только орудием человеческого спасения, Богоносцем. Собор принял решение о **равновесии природ** в Богочеловеке. Эфесский собор провозгласил догмат о **Пресвятой Богородице.**

**Четвертый вселенский собор**

**IV Вселенский собор** был самым представительным, на него прибыло 650 иерархов. Он состоялся в 451 г. в **Халкидоне.** На соборе обсуждалось учение архимандрита одного из константинопольских монастырей **Евтихия.** В отличие от Нестория он утверждал бо- жественную природу во Христе, полагая, что все в нем было поглошено божественной ипостасью и Иисус Христос имел лишь кажущуюся человеческую плоть. Это учение получило название **монофизитство** (одна природа). Собор принял догмат **«О двух ее- тествах...»,** утверждающий, что Бог-Сын имел два воплощения: божественное и человеческое. В постановлении говорилось о том, что в одном лице Иисус Христос соединяет две природы, при этом каждая из них сохраняет присущие ей свойства. Поскольку многие иерархи не подписали решение собора, были приняты постановления о наказании мирян и клириков, не принявших это верооп- ределение (лишение сана, отлучение от церкви и др.). В числе канонических решений собора большое значение имело 28-е правило, уравнявшее права константинопольского патриарха для восточных диоцезов с правами римского для западных.

**Пятый вселенский собор**

**V Вселенский собор** проходил в **Константинополе** в 553 г. Он продолжил работу по формированию христианской догматики. Теперь рассмотрению подверглось учение о том, что в Иисусе Христе заложена одна воля при наличии двух сущностей. Оно получило название **монофелитство** (одна воля).

**Шестой вселенский собор**

Эта дискуссия продолжилась и на **VI Вселенском соборе,** который проходил также в **Константинополе** в 680 г. Канонические вопросы, решаемые на соборе, касались как внутрицерковной жизни (иерархия кафедр восточной церкви, обязанность митрополитов созывать ежегодные поместные соборы), так и жизни мирян (отлучение от церкви в случае непосещения богослужения три праздничных дня, определение правил вступления в брак, наложение епитимии кающимся и др.).

**Седьмой вселенский собор**

**VII Вселенский собор** состоялся в **Никее** в 787 г. и был посвящен борьбе против **иконоборцев.** Малоазийское белое духовенство было крайне обеспокоено усилением влияния монастырей, а также разгулом суеверий, которые распространялись в том числе и благодаря тому, что монастыри пропагандировали культ святых. Император **Лев** решил использовать это недовольство с целью увеличения собственной казны. В 726 г. специальным эдиктом он объявил почитание икон и мощей святых идолопоклонством. Началась борьба с иконопочитателями, которая длилась более столетия. В ходе этой борьбы закрывались монастыри, монахов зачисляли в войска, принуждали вступать в брак. Монастырские сокровища переходили в императорскую казну. К концу VIII в. иконоборчество стало ослабевать. Его основные задачи были выполнены. VII вселенский собор провозгласил **догмат об иконопочитании.** Согласно ему честь, воздаваемая образу, восходит к первообразу и поклоняющийся иконе поклоняется ипостаси изображенного на ней. Среди канонических решений было правило, запрещающее **симонию** (предоставление и получение церковных должностей за деньги; название происходит от имени евангельского персонажа, захотевшего купить дары Святого Духа), отчуждение церковного имущества монастырей, назначение на церковные должности мирян и др.

Решения всех семи соборов принимаются впоследствии двумя основными направлениями христианства — католичеством и православием. Последующие соборы (восьмой вселенский собор и т.д.) православная церковь не признает, поэтому они не являются вселенскими в полном смысле этого слова.